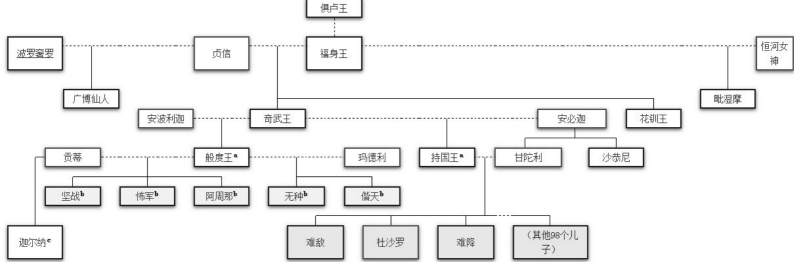
## 古印度两大史诗——《摩诃婆罗多》小组 《摩诃婆罗多》人物形象讲稿

## 谢雯馨

老师好,同学们好!在听了赵青同学对于人物的介绍之后,相信大家对于《摩诃婆罗多》的人物已经有了一个大概的印象。那么接下来,我就结合情节内容对《摩诃婆罗多》中的部分人物形象作重点分析。



★ 首先我们把目光投向毗湿摩。毗湿摩是福身王与恒河女神之子,原名天誓。他为什么名叫天誓呢?因为,他最突出的特点就是恪守信义。"毗湿摩"这个名字的本意即为"立下可怕誓言的人"。他的父亲福身王爱上渔女贞信,贞信的父亲认为由于毗湿摩的存在,王位最终将传给毗湿摩以及毗湿摩的子孙,因此不准女儿嫁给福身王。毗湿摩得知这个情况,为了让父亲得到幸福,自己发誓放弃王位,并且立下终身不婚的誓言。贞信的父亲终于同意婚事,贞信如愿嫁给福身王,成了毗湿摩的后母,福身王的王位也传给了贞信的儿子和孙子。而毗湿摩则修持梵行,终身不婚,至死没有违背誓言。在战斗力方面,毗湿摩精通各种兵器,力大无穷,精神抖擞,勇武过人,在战斗中可以和天帝并驾齐驱。在道德与学问方面,他、灵魂高尚,明法知礼,学问烂熟于心。在亲情关系上,毗湿摩是一个充满慈爱的庇护者。在父亲福身王离开人世后,他成了两个幼小异母弟弟(贞信和福身王的两个儿子,奇武和花钏)的监护人,抚养、教育并代他们治理国家,待他们长大后,先后为他们举行加冕礼,立他们为王,并以抢婚的方式为奇武娶亲。他养育侄孙般度五子和俱卢百子,辅佐他们治理国家。他不是父亲,却抚养照顾了婆罗多几代君王;他不是国王,却帮助他们将国家治理得并并有条。

此外,毗湿摩还是民族命运的拯救者。在一个为了争夺王位、政权而流血冲突不断的时代,为了维护王室的稳定、减免冲突,他几乎放弃了一切世俗的权利,而承担了一切世俗的义务。为了家庭的和睦和王国的兴旺发达,做出了种种努力。在战争中,他一边奋勇作战一边教育后辈,满心希望以自己的死来换取俱卢族与般度族的和解,并告诉侄孙阿周那杀死自己的方法,然后悲壮地牺牲。他恪守誓言又富于牺牲精神,终其一生都在为家族的完整和王国的统一呕心沥血,直至献出生命。

对于后辈,毗湿摩还是一个启蒙者。他的启蒙,不只体现在对婆罗多多位君主文武之道的培养上,更体现在对后辈的万有之道和生存之法的启蒙上。他反复地告诉后辈:黑天是世界的起源和毁灭,是宇宙万物永恒的创造者,他教导后辈们尊崇黑天,虽然带有很强的宗教意味,但它暗含着人的行动要符合宇宙精神,符合万事万物的规律。而最终国毁家亡、死尸遍地的毁灭性后果正是违背了自然之道的后果。

但是,毗湿摩也有着颇为浓厚的等级思想和种姓观念。当迦尔纳以低种姓车夫之子出现时,便受到毗湿摩的歧视与厌恶,毗湿摩还称他为"思想邪恶的车夫之子",体现出了毗湿摩思想的局限性。"摩诃婆罗多"意为"伟大的婆罗多族",种姓观念是非常深的。

毗湿摩的拯救虽然没有成功,但是史诗中既强调宗教解脱又重视世俗欲望的倾向却流传了下来。比如印度教中的湿婆大神,是一位奇异的大神:他呈现温柔相与恐怖相等不同的相貌,兼具生殖与毁灭的双重能力。他既是毁灭者,又是起死回生者,既是大苦行者,又是色欲的象征,既有收养众生的慈心,又有复仇的凶念。

毗湿摩的矛盾形象和印度教的特点是有共通之处的。马克思在《不列颠在印度的统治》一文中对印度教作出过如下评论:"(印度教)既是纵欲享乐的宗教,又是自我折磨的禁欲主义的宗教;既是林加崇拜的宗教,欧式札格纳特的宗教;既是和尚的宗教,又是舞女的宗教。"

- 坚战是一个仁慈的储君形象。这样的人在民间故事里比比皆是,我一说大家都会明白,他们总是百姓爱戴,下属追随,舆论拥护,对手妒忌,跟刘备有一点点像,"长厚而近伪"的那种人,但是坚战比刘备还厉害,他恭敬宽厚至极,敌人遇到危险还前去营救,以德报怨是家常便饭,看似与世无争,对权力宝座欲拒还迎,但一定会笑到最后的人。他的整体形象是非常伟岸的,他公正廉明,爱护百姓,人民群众心中的明君基本上就是他这个形象。
- 《摩诃婆罗多》对于黑天的赞美是竭尽全力的。黑天是世界上最老的人,"是世界的起源和毁灭","造就宇宙万物","永恒的创造者,超越一切众生",值得整个三界尊敬。他具有天神般的业绩,无与伦比,无生而生","无所不知,没有什么事情做不成,没有什么不能承受",从不失败,不受贪欲和怒气支配,是众生的导师,乐善好施、精明能干、博学英勇、具备一切美德的老师。他"眼如莲花","大智大慧",还具有双重身份,既是"婆罗门中的智慧老人",又是"刹帝利中的英雄豪杰"。

在《摩诃婆罗多》的原文之中,黑天、毗湿摩、维杜罗等等,都被描写成为几乎完满无缺的人,他们慈爱又勇敢,智慧又坚强,尤其是黑天和毗湿摩。但是在季羡林对《摩诃婆罗多》人物形象的分析中,他认为,这一类人实际上都是政治家,服务于某个阵营而已。黑天还有些"狡猾"的特性。这些人都从心里偏爱或者投向坚战一方,他们出谋划策的行为其实没有史诗中所赞扬的那么高尚。

✿ 甘陀利是忠诚的妻子,也是深情的母亲。战争结束之后,原文有这么句话: "妙力之女甘陀利消除丧子之痛,始终对般度之子们充满爱意,如同自己的亲生儿子"。对于害死自己儿子的仇人,仇恨消减是可能的,但是变成母爱,这要如何解释?般度五子对她尊敬有加,尽心侍奉;甘陀利自己宽容大度,把母爱倾注在侄儿身上,确实情有可原。但在我看来,不可思议,不可相信。如果甘陀利真把般度五子当成亲儿子,她的恨意到哪儿去了?其实是被"仁爱"、"正义"、正统道德给消解掉了。当正统以一副正义的面孔出现在权力顶端,甘陀利连仇恨的权利都被剥夺殆尽。这位母亲非常可怜,因为这种恨的权利是她自己自觉地放弃的。最终,她真心地满怀爱意,匍匐在"正义"脚下。

- 再来看持国王,他的形象也有些可悲。在最初他的儿子难敌想要争权夺利之时,持国王的 反应既不是在背后怂恿, 也不是立即制止, 而是有些怯懦地去劝说自己的儿子。他害怕儿子 争夺王位会带来般度五子的打击报复。其实持国王的心中,对于权力仍然有眷恋之心,他劝 说儿子无果,对于儿子难敌的各种行为采取了放任的态度。他内心深处,他希望自己的儿子 获胜,但他却不敢把这种心情表露出来。在他的怯懦与纵容之下,难敌的行为愈发大胆、激 烈。难敌的痛苦在于得不到自己想要的东西;在持国王这里,自己的儿子继承王位自然是最 好,但持国王则根本不敢表达出来。对于难敌而言,权势是争夺的目标,他也从不掩饰自己 的目标,想要得到什么就用手段去争取,即便最后失败了,他也算为自己的欲望奋争了一 回。而持国王的态度暧昧,他既不是支持儿子去争夺,也不是反对这种行为,到头来,般度 族战胜了俱卢百子,俱卢族一方全军覆灭,失去一百位子女的持国王的反应竟然不是愤恨 和悲伤,而是深深的愧疚。在书中竟然有这样一段话:"对于坚战的行为,持国感到满意。 但是,一想起自己愚蠢的儿子,他就感到愧疚。每天早上,他起床净身,进行默祷,祝愿般 度之子们战无不胜。他让婆罗门念诵祷词和向祭火供奉酥油,祝愿般度之子们长寿。这位大 地之主(持国)从自己的儿子们那里没有得到的至高快乐,从般度之子们身上得到。"持国 说: "你们都知道俱卢族是怎样毁灭的。俱卢族人都知道这一切是我的过错。心思邪恶、头脑 愚蠢的难敌给亲友们带来恐惧,是我为他灌顶,立为俱卢族国王。我没有听取婆薮提婆之子 黑天的忠告: '这个思想邪恶的罪人及其侍臣都应该处死。'我溺爱儿子,所有的智者都向 我提出忠告,维杜罗、毗湿摩、德罗纳和慈悯,灵魂高尚的毗耶娑尊者更是不厌其烦,还有 全胜和甘陀利。现在,我深感后悔。我没有把祖传的这份光辉遗产给予般度之子(坚战)和 思想品德高尚的人们。伽陀之兄遮那陀那(黑天)看着所有的国王走向毁灭,认为这样最 好。"儿子死后,他的态度转变实在是太大,都已经为般度之子作祈祷了。这位国王的怯懦 真叫人匪夷所思。
- ✿ 在这里我想谈谈对于难敌的看法, 为大家提供一种新思路。

从力量对峙上来看,般度族和俱卢族拼到最后都只剩几个人,基本全军覆没,实力方面相差不大,但是战争中的主要作战人物都从心里偏向坚战一方。毗湿摩告诉过阿周那如何杀死自己,维杜罗本来就多次营救般度五子,后来因为受难敌的奉养,而不得不站在难敌一方,"吃人家嘴软,拿人家手短"。但是难敌一死他立刻投靠坚战。黑天就更不用说了,阿周那对他非常感激,对他说过:"你宠爱我们,为我们创造了奇迹,由于你焚烧难敌的军队……依靠你的智慧和力量,我才在战场上战胜他们。"

其实双方的道德根基都很薄弱,难敌确实阴险狡诈,但般度族使用欺骗和各种残忍方法难道就不卑劣?难敌想要得到王国,他有野心,但是野心是罪吗? 凭什么你方是顺天命我方叫贪得无厌? 大家看看难敌和难降说的这几段话,这跟坚战的仁义口吻完全不同,表现出的难敌、难降的心情非常的真实。

- 在斗争多次失败之后,难敌说: "天命至高无上,人力微不足道"。
- 难降也说过: "天命是最重要的,人的努力全是徒劳。兄长啊!我们费了那么大的力,般度族的人仍然好好地活着,我们的英勇和努力真该受诅咒啊!"
- 然而,作为既定命运的反抗者,同时是最大的反派,难敌的性格和言行十分真实。"世上有哪个血性男子,看到对手繁荣,自己衰落,会心甘情愿?看到别人主宰大地,享有那么多的财富,还叫举行了那样的祭祀,有谁会不像我一样妒火中烧?我一个人不能夺得这种帝王的荣华,又看不到有人助我一臂之力,所以只想一死了之。"

这里就要追溯到他们的身份。坚战是正法神的部分化身,怖军是风神的部分化身,难敌是恶神迦利的转生,他的弟弟们是罗刹转世。其实两方在力量上势均力敌,在道义上半斤八两,结局是由什么注定的?两族的斗争是神魔之间的斗争,注定了神要战胜魔,所谓的正义要战胜邪恶。陈胜吴广起义的时候喊了一句,王侯将相,宁有种乎?放在这里,整本《摩诃婆罗多》都在告诉他们:有种,天命永远胜过人力。在这样一个道德话语体系里面,正统就是正义,非正统就是邪恶。更可悲的是,在难敌死后,他的父亲持国王对自己儿子觊觎权力的"愚蠢"行为感到愧疚,他的母亲甘陀利很快就待曾经的仇人——般度之子们好似亲生儿子。

在书中"正义"人物看来,难敌是邪恶的。但是也不可否认他的一生带有一定的悲剧性:生下来就注定是"罪恶"的化身,恶神的转世;权力的宝座从一开始就不为他准备,更不允许他争夺;个人的斗争再努力也无法改变命运的定局;"正义"击败了他;没想到最后连亲情也抛弃了他。

种姓、等级制度束缚不了他,而正统制度最终将他碾压得粉身碎骨。